Московский патриархат

Тульская духовная семинария

Выпускная квалификационная работа (ВКР) специалиста на тему:

**ТРАДИЦИИ ДУХОВНИЧЕСТВА НА РУСИ**

**В XVIII-XIX ВВ.**

По предмету «Пастырское богословие»

Выполнил студент

сектора заочного отделения

протоиерей Димитрий Валерьевич Коробейников

Научный руководитель

иеромонах Лазарь (Поляков)

Допущена к защите\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_2016г.

Дипломная работа защищена\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_2016г.

Оценка\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

Проректор по учебной работе\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ Протоиерей

 Игорь Агапов

Тула 2016г

**СОДЕРЖАНИЕ**

**ВВЕДЕНИЕ**……………………………………………………………….3

**ГЛАВА І.** РУССКОЕ ДУХОВНИЧЕСТВО И ОСНОВНЫЕ ТЕНДЕНЦИИ В ДУХОВНОЙ ЖИЗНИ РУССКОГО ОБЩЕСТВА XVIII в. …………………………………………………………………..8

**ГЛАВА ІІ.** ВОЗРОЖДЕНИЕ прп. ПАИСИЕМ (ВЕЛИЧКОВСКИМ) ДУХОВНИЧЕСКОЙ СВЯТООТЕЧЕСКОЙ ТРАДИЦИИ ВО 2-й пол. XVIII в. …………………………………………………………………..22

**ГЛАВА ІІІ.** ЗНАЧЕНИЕ ОПТИНОЙ ПУСТЫНИ КАК ОЧАГА ДУХОВНОЙ ЖИЗНИ XVIII-ХХ вв. …………………………………..33

**ГЛАВА IV.** ДУХОВНАЯ ЖИЗНЬ ХРИСТИАНИНА ПО ПАСТЫРСКИМ ПОУЧЕНИЯМ ОПТИНСКИХ СТАРЦЕВ……….47

**4. 1.** Значение чтения Евангелия и святоотеческой литературы. Покорность воле Божией и покорное несение болезней и скорбей….47

**4. 2.** Значение молитвы и отношение к себе…………………………...63

**ГЛАВА V.** ПАСТЫРСКОЕ ДУШЕПОПЕЧЕНИЕ ОПТИНСКИХ СТАРЦЕВ И ДУХОВНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ

ОПТИНОЙ ПУСТЫНИ………………………………………………....78

**ЗАКЛЮЧЕНИЕ**………………………………………………………...97

**БИБЛИОГРАФИЯ**……………………………………………………101

**ВВЕДЕНИЕ**

**Актуальность исследования.** Развитие и становление традиций института духовного наставничества на Руси является неотъемлемой частью на пути духовного возрастания православного христианина, что, вне сомнения, делает затронутую в настоящей работе проблематику насущной и актуальной и по сей день.

С самых первых страниц Священного Писания, с сотворением первых людей, четко и определенно говорится о душепопечении и духовном руководстве. Живое общение с Богом обусловливает авторитет истинного пастыря в духовных вопросах.

С течением истории, духовное руководство в Церкви Христовой приобретает особое значение. Происходит смещение акцента с общественной сферы деятельности в сторону личного, индивидуального руководства. Это обусловлено, прежде всего, акцентом на учением Церкви о душе, о мире, о спасении, о Царстве Небесном. И в этой связи роль духовного наставника приобретает чрезвычайное значение.

Данное исследование посвящено рассмотрению душепопечительской практики в России XVIII – XIX вв. Душепопечение о пасомых было всегда назидательно и актуально для православного пастыря. Тем более актуально изучение духовнической деятельности святых наиболее близких к настоящему времени.

**Объектом данного исследования** является пастырская духовническая традиция, сложившаяся к XVIII в., враженная в попечении о человеческой душе и ее пути к Богу, что является основополагающими аспектами жизни христианина.

**Анализ литературы.** Основным источником традиции духовничества в целом является, вне сомнения, Священное Писание, которое, по преимуществу и определяет источники, монографии и научно-исследовательские статьи, изученные дипломником.

 В первую очередь, конечно, непосредственный образец духовного наставничества – жизнь и проповедь Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа.

Апостол Павел пишет: «*Поминайте наставников ваших, которые проповедовали вам слово Божие; и, взирая на кончину их жизни, подражайте вере их*» (Евр. 13, 7), «*повинуйтесь наставникам вашим и будьте покорны: ибо они неусыпно пекутся о душах ваших*» (Евр. 13, 17). Наряду с термином «духовный наставник», в святоотеческой традиции появляется выражение «духовный отец». Оба эти термина, являются синонимами, обозначая одно и то же понятие и параллельно используются в Предании Церкви.

Понятие «духовный отец» невозможно рассматривать отдельно от взаимосвязанным с ним термином «духовное чадо». Исследуя значение института духовничества в целом и его взаимосвязь с «духовным чадом», исследователи приводят два взгляда святых отцов на толкование изучаемого понятия. Первое толкование восходит к прп. Ефрему Сирину, который под духовным отцом понимает духовное руководство: «и сам ты возлюбленный, не отказывайся принять увещание от отца своего, родившего тебя о Господе»[[1]](#footnote-1). Второе толкование принадлежит свт. Василию Великому: «здесь, в киновии, отец один, и подражает Небесному Отцу, а детей много, и все стараются превзойти друг друга расположением к настоятелю, дети между собой единомысленны, не узы естественные признавая причиной сего сближения, но вождем и блюстителем единения соделав Слово, Которое крепче природы, и связуемые союзом Святого Духа»[[2]](#footnote-2). Таким образом, для свт. Василия Великого духовный отец — это тот подвижник, вокруг которого собираются единомысленные с ним и между собой ученики, отношения же между духовным отцом и его духовными чадами освящены Святым Духом. Образуется своеобразный духовно-нравственный, союз, во главе которого — Христос. Второе понимание значения духовного отца впоследствии стало преобладающим в монастырской практике, хотя оно часто перекликалось с первым, гармонично дополняя друг друга.

Из всего вышесказанного можно сделать вывод, что термины «духовный наставник», «духовный отец» и, в конечном итоге, «духовник», широко используются в святоотеческой литературе с самых ранних веков христианства. Многоплановость толкования и употребления этих терминов говорит о том, что тема духовничества, духовного руководства была актуальна и насущна как для отцов первых веков, так и для последующих поколений.

Путь поисков надежного духовного руководства прошел и знаменитый старец-подвижник XVIII в. прп. Паисий (Величковский). А свт. Игнатий (Брянчанинов), говоря о своих исканиях, замечает, что, хотя он слышал от своих наставников много полезного, много существенно нужного, обратившегося даже в основные начала его «душеназидания», но, тем не менее, ему «не привелось найти такого наставника, который бы вполне удовлетворял его, который был бы вдохновлен учением древних отцов»[[3]](#footnote-3). Все это может свидетельствовать о том, что прочные духовные узы могли устанавливаться только там, где на высоте была духовная жизнь и где были искушенные в духовном делании подвижники. Причем истинные аскеты никогда не стремились быть руководителями других, но принимали на себя эту трудную обязанность по братской любви к тем, кто избирал их в наставники.

**Методологию** исследования составляет синтез богословского, и исторического материала, который позволяет целостно и многопланово раскрыть избранную проблему. В дипломной работе применены следующие методы исследования: критический, нравственно-оценочный, историко-богословский методы.

**Хронологические рамки** работы – XVIII – XIX вв. На этот период приходится «золотой век» русского духовничества, представленный, в частности, преп. Паисием Величковским и преподобными старцами Оптинскими.

**Целью** исследования является изложение ключевых особенностей традиции духовничества на Руси в XVIII – XIX вв. Для этого необходимо решить следующие **исследовательские задачи**:

1. охарактеризовать основные тенденции в духовной жизни русского общества в исследуемый период;
2. заострить внимание на роли преп. Паисия Величковского в деле возрождения святоотеческой духовнической традиции на Руси во второй половине XVIII в.;
3. оценить значение Оптиной пустыни как очага духовнической практики XVIII – XIX вв.

**Научная новизна исследования** заключается в специфической интерпретации Общего характера духовного окормления старцами своих духовных чад есть — усердной о них молитве, рассмотрительности и долготерпении. Это отношение к пасомым своим, сочетаясь с даром духовного рассуждения и ведения воли Божией, рождало в отношениях старцев с духовными детьми удивительное единодушие, способствовавшее, по выражению прп. Никона (Беляева) «простому и краткому»[[4]](#footnote-4) восхождению пасомых ко Христу.

**Практическая значимость работы** заключается в возможности ее использования при изучении таких научно-богословских дисциплин как «Пастырское богословие», «Нравственное богословие», «Аскетика».

**Структура работы** выражена введением, пятью главами, заключением и библиографическим списком.

**ЗАКЛЮЧЕНИЕ**

1. Дипломник пришел к выводу, что пастырская практика, неизменная по существу, в разные века принимает различные формы; и поэтому, не всегда советы, которые давались древними отцами христианам первых веков удобоприемлемы и исполнимы сегодня, в эпоху нынешнего духовного оскудения. По этой причине современные пастыри и пасомые Православной Церкви испытывают особую потребность в наставлениях, созвучных древним отцам, но, в то же время, выраженных современным языком, изложенных применительно к понятиям нашего времени.

2. Мы получили и подтвердили следующий тезис: богатая сокровищница духовной мудрости подвижников-аскетов неистощима. В ней и неисчислимое разнообразие мыслей, и глубина постижения процессов, протекающих в душе человека на путях его борьбы с пороками, и проницательность при решении практических задач духовного руководства людьми и благодатного врачевания недугов души. Объять необъятное нельзя. Однако при знакомстве с православным аскетическим наследием обращает на себя внимание, прежде всего, постоянная мысль о важности духовного руководства и его необходимости, особенно в начале пути нравственного совершенствования. Хотя у всех христиан «*один* *Учитель* — *Христос*» (Мф. 23, 8), и Дух Божий всех «*подкрепляет в* *немощах*»(Рим. 10, 26), и Его «*помазание учит нас всему*» (1 Ин. 2, 27), но начавший идти по пути спасения не всегда бывает способным к внутреннему непосредственному водительству Божию. Поэтому, по слову свт. Игнатия (Брянчанинова), «новорожденному в духе» нужны «пестун, руководитель и руководство», ибо «дело спасения есть искусство искусств и наука наук»[[5]](#footnote-5).

Несмотря на то, что в Священном Писании даны общие для всех заповеди и наставления, как говорит свт. Феофан Затворник, «не всякий умеет правильно прилагать их к частным поступкам и случаям своей жизни», тем более, что многие Словом Божиим «злоупотребляли, неправильно прилагали к своей жизни со вредом для спасения»[[6]](#footnote-6). Для успешного прохождения христианской жизни не только начинающему, но и каждому христианину, необходим опытный руководитель, как в любом важном житейском деле полезно пользоваться советами сведущих людей. Отправляющийся в дальний и неизвестный путь хочет узнать о нем как можно больше у тех, кто им проходил.

3. Мы изучили Путь христианской жизни, который труден и сопряжен с опасностями по причине множества распутий, на которых можно легко заблудиться. Человеческий разум под влиянием порочного сердца, присущего подверженной грехи человеческой природе вообще, часто ошибается в суждении об обычных вещах, тем более он может погрешать в предметах духовных, сокровенных. Поэтому в столь важном деле опасно полагаться на собственный разум. Опыт свидетельствует о том, что много обольщений бывает от слепого следования страстным влечениям. Нередко самолюбие в самих недостатках старается найти похвальные стороны, скрыть или извинить слабости и пороки, при этом чрезмерно преувеличивая достоинства человека. Из-за этого не имеющие опытного духовного наставника легко впадают в самообольщение и гордыню. Даже в тех случаях, когда человек старается идти по пути добродетели, его подстерегает опасность неблагоразумной ревности, которая может привести к охлаждению, расслаблению и, конечном счете, унынию и падению.

4. Рассматривая проблемы духовного руководства, по нашему мнению, подвижники согласно говорят о значении в этом сложном и трудном деле Священного Писания и учения древних богоносных отцов. В свое время на этот вопрос обратил особое внимание прп. Нил Сорский, его суждения всем сердцем принял старец прп. Паисий (Величковский), а ему последовали ученики и аскеты-подвижники XVIII-XIX вв.

Духовное отношение чад к старцу-наставнику отмечается следующими признаками: полная вера, искренность в слове и деле, решимость не исполнять ни в чем своей воли, а всегда обо всем спрашивать старца, не прекословить, не спорить, а также совершенное и чистое исповедание грехов, помыслов греховных и сердечных тайн. По мысли И. В. Концевича, «истинное, благодатное старчество, хотя и основано на полном послушании, наполняет человека чувством радости и свободы в Боге, так как он подчиняется не человеческой воле, а Божией воле, действующей через старца»[[7]](#footnote-7).

На этот-то «простой и кратчайший путь» и ополчается с особым ожесточением враг рода человеческого. Сегодня немало тех, кто дерзает самовольно брать на себя иго «старческого» служения, не имея к тому ни благословения Божия, ни благодатных дарований Божиих. Но несмотря на то, что современное христианство вопиет: «*Спаси мя, Господи, яко оскуде преподобный*» (Пс. 11, 2), и не в нашей воле возрождение истинного старчества (это возможно лишь Господу), все-таки в нашей воле всячески способствовать этому возрождению. Способствовать, прежде всего, своим стремлением к исполнению Евангельских заповедей и, возможно, Господь, видя наше покаяние, труды и молитвы, вновь вышлет духоносных старцев-делателей на жатву Свою.

**БИБЛИОГРАФИЯ**

1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. Российское библейское общество. М., 1997.

2. Алексий, Патриарх Московский и всея Руси. Слова, речи, послания, обращения, статьи. Т. 2. М., 1954.// http://www.moscowbooks.ru/bookinist/view.asp?id=197096

3. Антоний (Храповицкий), митр. Пастырское богословие. Свято-Успенский Псково-Печерский монастырь, 1994.

4. Беседы старца Варсонофия Оптинского с духовными детьми. Воспоминания духовных детей о старце Варсонофии. М.: Благовест, 1995.

5. Булгаков С., прот.Свет Невечерний. М.: Республика, 1994.

6. Быков В. П. Тихие приюты для отдыха страждущей души. Свято-Успенский Псково-Печерский монастырь, 1993.

7. Василий (Кривошеин), архиеп. Афон в духовной жизни Православной Церкви // Богословские труды 1952-1983 гг. Статьи. Доклады. Переводы. Нижний Новгород: Братство во имя св. князя Александра Невского, 1996.

8. Вениамин (Федченков), митр. Божии люди (Сост., подг. текста и вступ. статья А. Светозарского). М., 1991.// http://azbyka.ru/otechnik/Veniamin\_Fedchenkov/dva-sorokousta/3

9. Владимир (Сабодан), митр. Экклезиология в отечественном богословии // Тысячелетие Крещения Руси. Международная церковная научная конференция «Богословие и духовность». Сборник материалов. М., 1989.// http://biblioteka.lavra.ua/index.php?lang=rus&mfn=3831&topic=book

10.Владимирова Е. Преподобный Паисий Величковский // Журнал Московской Патриархии. № 11. М., 1989.

11. Древние иноческие уставы собранные свт. Феофаном Затворником. М., 1994.// http://azbyka.ru/otechnik/Feofan\_Zatvornik/drevnie-inocheskie-ustavy/

12. Душеполезные поучения преподобного Макария Оптинского. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1997.

13. Жизнеописание оптинского старца иеромонаха Леонида (в схиме Льва). Свято-Введенская Оптина пустынь, 1992.

14. Житие иеромонаха Никона. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1996.

15. Житие и поучения иеросхимонаха Анатолия (Зерцалова). Свято-Введенская Оптина пустынь, 1994.

16. Житие преподобного Паисия Величковского // Тысячелетие Крещения Руси. Поместный Собор Русской Православной Церкви. Троице-Сергиева Лавра 6-9 июня 1988 г. Материалы. М.: Издательство Московской Патриархии, 1990.

17. Завещание Оптинского старца преподобного Никона. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1996.

18. Игнатий (Брянчанинов), свт.Аскетические опыты // Полное собрание творений святителя Игнатия Брянчанинова. Т. 2. М.: Паломник, 2001.

19. Игнатий (Брянчанинов), свт.Слово о человеке // Полное собрание творений святителя Игнатия Брянчанинова. Т. 1. М.: Паломник, 2001.

20. Иларион (Алфеев), игум. Таинство веры. Введение в православное догматическое богословие. Клин: Христианская жизнь, 2000.

21. Ильичева Н. Старец Амвросий Оптинский // Журнал Московской Патриархии. № 11. М., 1988.

22. Иоанн (Кологривов), иером. Очерки по истории русской святости. Сиракузы: Istina, 1991.

23. Иоанн (Маслов), архим*.* Преподобный Амвросий Оптинский и его эпистолярное наследие. М.: Братство свт. Алексия, 2000.

24. Киприан (Керн), проф., архим. Православное пастырское служение. М.: Паломник, 1996.

25. Концевич И. Оптина пустынь и ее время. Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 1995.

26. Концевич И. Стяжание Святаго Духа в путях Древней Руси. Свято-Троицкая Сергиева Лавра,, 1993.

27. Кучумов В. А. Русское старчество // Монашество и монастыри в России. XI-XX века: Исторические очерки (*Отв. ред. Н. В. Синицына*). М.: Наука, 2002.

28. Леонид (Кавелин), архим. Житие Оптинского старца Макария. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1995.

29. Макарий (Булгаков), митр. История Русской Церкви. Т. 7. Спасо-Преображенский Валаамский монастырь, 1996.

30. Марк (Лозинский), игум*.* Духовная жизнь мирянина и монаха по творениям и письмам епископа Игнатия (Брянчанинова). М.: Благо, 1997.

31. Марк (Лозинский), игум. Отечник проповедника. Свято-Троицкая Сергиева Лавра, 1996.

32. Марк (Лозинский), игум. Собрание писем свт. Игнатия (Брянчанинова), епископа Кавказского и Черноморского. М.: Центр изучения охраны и реставрации наследия свящ. Павла Флоренского, 1995.

33. Настольная книга священнослужителя. Т. 6. М.: Издательство Московской Патриархии, 1988.

34. Николаев Е. В. По Калужской земле. М.: Искусство, 1993.

35. Никон (Беляев), иером. Дневник последнего духовника Оптиной пустыни. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1994.

36. Отечественные подвижники благочестия. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1994.

37. Петру (Прутяну), иером*.* Антропология румынского богослова, священника Думитру Стэнилоае. Диссертация на соискание ученой степени кандидата богословия. К., 2006.// http://www.bogoslov.ru/persons/3494514/index.html

38. Письма Оптинского старца иеромонаха Амвросия к мирским лицам. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1991.

39. Поселянин Е. Праведник нашего времени оптинский старец Амвросий. Жизнь его и подвиги. (Репринт, СПб., 1892). М., 1993.// http://azbyka.ru/otechnik/Zhitija\_svjatykh/optinskij-paterik/10

40. Преподобные старцы Оптиной пустыни. Жития. Чудеса. Поучения. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1995.

41. Прославление в лике святых Собора преподобных отцов и старцев в Оптиной пустыни просиявших. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1996.

42. Романенко Е. В. Нил Сорский и традиции русского монашества // Исторический вестник. М.-Воронеж, 1999. № 3/4.// http://litfile.net/web/554136/515000-516000

43. Савчук В. Св. Паисий Величковский и возрождение исихастской традиции в Румынской Церкви XIX-XX веках // ТКДА. № 2. К., 1999.// http://www.srcc.msu.su/bib\_roc/bib/ItemsY1231.htm

44. Серафим (Чичагов), архим*.* Серафимо-Дивеевская летопись. Т. 1. М., 1991.// http://azbyka.ru/otechnik/Serafim\_Chichagov/letopis-serafimo-diveevskogo-monastyrja/

45. Смолич И. Жизнь и учение старцев // Богословские труды. № 31. М.: Издательство Московской Патриархии, 1982.

46. Смолич И. Русское монашество 988-1917. М.: Издательство Московской Патриархии, 1999.

47. Собрание писем Оптинского старца иеросхимонаха Амвросия. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1995.

48. Собрание писем старца Макария Оптинского. Письма к монашествующим. Свято-Введенская Оптина пустынь, 1994.

49. Тахиаос А-Э., проф*.* Возрождение православной духовности старцем Паисием Величковским // Тысячелетие Крещения Руси. Международная церковная научная конференция «Богословие и духовность». Сборник материалов. М., 1989.// http://svavva.ru/biografii/svyatye/vozrozhdenie-pravoslavnoj-duxovnosti-starcem-paisiem-velichkovskim.html

50. Тихон Задонский, свт. Творения. Т. 6. М., 1999.// http://azbyka.ru/otechnik/Tihon\_Zadonskij/pisma-kelejnye-i-drugie-tvorenija

51. Трифон (Туркестанов), митр*.* Древнехристианские и Оптинские старцы. М.: Мартис, 1997.

52. Феофан Затворник Вышенский, свт*.* Путь ко спасению (краткий очерк аскетики). М., 1995.// http://azbyka.ru/otechnik/Feofan\_Zatvornik/put-ko-spaseniju

53. Флоровский Г., прот. Пути русского богословия. К., 1991.// http://azbyka.ru/otechnik/Georgij\_Florovskij/

54. Хибарин И. Литературно-переводческая деятельность старца Паисия (Величковского) // Журнал Московской Патриархии. № 12. М., 1956.// http://www.srcc.msu.su/bib\_roc/bib/ItemsY151.htm

55. Четвериков С., прот*.* Молдавский старец Паисий Величковский. Париж, 1988.// http://profilib.com/chtenie/102609/sergiy-chetverikov-moldavskiy-starets-paisiy-velichkovskiy-ego-zhizn-uchenie-i-vliyanie.php

56. Экономцев И*.* Исихазм и восточноевропейское возрождение // Богословские труды. № 29. М.: Издательство Московской Патриархии, 1989.

1. Древние иноческие уставы собранные свт. Феофаном Затворником. М., 1994. С. 24. [↑](#footnote-ref-1)
2. Древние иноческие уставы собранные свт. Феофаном Затворником. М., 1994. С. 24. [↑](#footnote-ref-2)
3. *Марк (Лозинский), игум.* Собрание писем свт. Игнатия (Брянчанинова), епископа Кавказского и Черноморского. М.-СПб., 1995. С. 26. [↑](#footnote-ref-3)
4. Преподобные старцы Оптиной пустыни. Жития. Чудеса. Поучения. М.-Рига, 199. С. 163. [↑](#footnote-ref-4)
5. *Игнатий (Брянчанинов), свт*. Аскетические опыты // Полное собрание творений святителя Игнатия Брянчанинова. Т. 2. М., 2001. С 312. [↑](#footnote-ref-5)
6. *Феофан Затворник Вышенский, свт.* Путь ко спасению (краткий очерк аскетики). М., 1995. С. 24. [↑](#footnote-ref-6)
7. Преподобные старцы Оптиной пустыни. Жития. Чудеса. Поучения. М.-Рига, 1995. С. 6. [↑](#footnote-ref-7)